SENCKENBERG

world of biodiversity

Senckenberg Naturmuseum
Frankfurt am Main
2. Mai - 9. Juni 2013



Zimmer mit Einsicht: Das Konzept

Wie passt eine Philosophie-Ausstellung in ein Museum
fiir Naturkunde? Die hier vorgestellten Ideen entstam-
men {iberwiegend dem spiten 19. und frithen 20. Jahr-
hundert und konnen - Kants Kategorischen Imperativ
ausgenommen - der philosophischen Disziplin der Er-
kenntnistheorie, in der es um Wissen und seine Begriin-
dung geht, zugeordnet werden. Fortschritte in den
Wissenschaften motivierten damals wie heute zahlreiche
Denker, sich sowohl mit dem Ideal der Wissenschaftlich-
keit allgemein wie auch mit neuen Forschungen aus ein-
zelnen Wissenschaften auseinanderzusetzen.

Doch auch im Alltag haben wir es mit unterschiedlichen
Geltungsanspriichen zu tun. Leitende Fragen lauten: Wie
verhalten sich verschiedene Kulturbereiche, wie z.B.
Kunst und Wissenschaft, zueinander? Welchen Status ha-
ben Alltagswissen und gesunder Menschenverstand?
Kann man neutral und objektiv beobachten? Wie unter-
scheidet sich unser Weltbezug von dem anderer Lebewe-
sen?

DenkWelten mochte Philosophie anschaulich und be-
greifbar machen. Die ausgewdhlten Ideen sind Klassiker
der deutschsprachigen Philosophie, die zur Standardlek-
tiire an Hochschulen gehdren. Obwohl sich die Exponate
an »groflen Namen« orientieren, sollen sie keine Perso-
nen darstellen, sondern einen Eindruck von ihren Uber-
legungen und deren Wirkung vermitteln.

DenkWelten e.V. wurde 2008 von Philosophie-Studieren-
den und -Absolventen aus Marburg gegriindet und hat
Mitglieder in ganz Deutschland. Das Senckenberg Natur-
museum ermdglichte dem Verein mit »Zimmer mit Ein-
sicht« seine erste Ausstellung iiberhaupt.



Frege: Der Morgenstern ist der Abendstern

Gottlob Frege erkannte, dass man sprachliche Ausdriicke
nicht nur dadurch verstehen kann, dass man weil3, worauf
sie sich beziehen. Wichtig ist auch, wie auf das gemeinte
Ding Bezug genommen wird. Frege unterschied hier zwi-
schen der »Bedeutung« eines Ausdrucks und seinem
»Sinn«.

Sein prominentes Beispiel: Als »Abendstern« wird der
Stern bezeichnet, der nach Sonnenuntergang als erster
am Himmel erscheint. Der »Morgenstern« ist kurz vor
Sonnenaufgang als letzter zu sehen. Zu beiden Zeiten be-
trachten wir aber denselben Gegenstand, ndmlich den
Planeten Venus. Nach Frege haben »Morgenstern« und
»Abendstern« daher dieselbe Bedeutung. Vertauschen
kann man die Ausdriicke dennoch nicht beliebig, denn sie
haben nicht denselben Sinn: Mit »Morgenstern« wird
eben nicht der Stern bezeichnet, der abends als erster am
Himmel erscheint.

Frege wies die Vorstellung zuriick, dass Worter unkritisch
als Platzhalter fiir Dinge betrachtet werden kénnen.
Somit regte er viele Philosophen dazu an, dariiber nach-
zudenken, inwiefern unsere Sprache kein bloRes Abbild
der Welt ist.

»Es liegt nun nahe, mit einem Zeichen (Namen, Wortver-
bindung, Schriftzeichen) auRer dem Bezeichneten, was die
Bedeutung des Zeichens heiRen mdge, noch das verbun-
den zu denken, was ich den Sinn des Zeichens nennen
mochte, worin die Art des Gegebenseins enthalten ist.«
Gottlob Frege (1848-1925): Uber Sinn und Bedeutung, 1892



Das kantige, neutrale Frege-Objekt hat drei Fenster: zwei
an gegentiiberliegenden Stirnseiten, eines in der Obersei-
te. Von einer Seite sieht man das Diorama eines Stadt-
viertels in der Morgenddmmerung (Abb. rechts), von der
anderen ein Viertel in der Abendddmmerung (Abb. links).
Der strahlende Abend- bzw. Morgenstern ist immer die-
selbe Lichtquelle: dies erkennt man, stellt man sich auf
eine Trittstufe und blickt durch das obere Fenster. Es
zeigt, dass beide Himmel auf zwei Seiten einer Trenn-
wand aufgemalt sind und die »Venus« darin eingelassen
ist. Die Morgen-LED ist die Abend-LED.

Die bewusst kitschig-modelleisenbahnhafte Gestaltung
der Dioramen spielt auf den Begriff des Modells in der
Logik sowie auf den notwendigerweise reduktiven Cha-
rakter jeder formalen Logik an.



Cassirer: Der Apfel im Spektrum der symbolischen Formen

Was konnte Thnen ein Biologe iiber einen Apfel berich-
ten? Woran denkt ein Kunsthistoriker bei einem Apfel?
Und was assoziiert ein Pfarrer damit?

Flir Ernst Cassirer 1dRt sich die Welt durch sogenannte
»symbolische Formen« verstehen. Jede symbolische Form
kann als eigenstdndige Perspektive auf die Welt verstan-
den werden, mittels derer wir diese in unterschiedlichen
Versionen auslegen. Kennzeichnend ist dabei, dass alle
symbolischen Formen auf alle Dinge in der Welt anwend-
bar sind (man kann alles im Lichte der Religion, der Wis-
senschaft usw. betrachten) und keine symbolische Form
einen Vorrang vor den anderen hat (man kann z.B. die re-
ligiése Bedeutung eines Apfels nicht durch chemische
Analysen ermitteln).

Unsere befiillten Vitrinen stellen nicht alle von Ernst Cas-
sirer ersonnenen symbolischen Formen vor. Neben den
gezeigten Formen - Kunst, Recht, Religion, Sprache,
Technik und Wissenschaft - zeichnete Cassirer in seinem
umfangreichen Werk noch Ethik, Mythos und Geschichte
als mogliche symbolische Formen aus. In allen Fillen be-
tont Cassirer die kulturelle Pragung der Welt in der wir
leben.

»Die >Form< der Welt wird vom Menschen weder im
Denken noch im Tun, weder im Sprechen noch im Wirken
einfach empfangen und hingenommen, sondern sie muf}
von thm >gebildet< werden.«

&rnst Cassirer (1874-1945): Form und Technik, 1930



Vitrine »Kunst«



Vitrine »Recht«



Vitrine »Religion«



Vitrine »Sprache«



Vitrine »Technik«



Vitrine »Wissenschaft«



Kant: Das Universalisierungsprinzip

Ein bekanntes Selbsthilfebuch empfiehlt, Durchsetzungs-
vermdgen zu lernen, indem man aufhort, auf der Strale
anderen Leuten auszuweichen.

Ist das eine Regel, an die sich alle Menschen auf der Stra-
Re gleichzeitig halten kénnen? Ist es eine Regel, an die
sich tiberhaupt jemand halten sollte? Und was hat beides
miteinander zu tun?

Unser Exponat erlaubt es, den Passanten, die von links
nach rechts und rechts nach links tiber den Bildschirm
gehen mochten, Regeln vorzugeben. Ob diese universali-
sierbar sind? Sehen Sie selbst.

Dass Regeln menschlichen Handelns danach beurteilt
werden sollten, ob es mdoglich ist, dass alle sich gleichzei-
tig und dauerhaft an sie halten, also ob es moglich ist, sie
zu universalisieren, ist die Grundlage der Ethik von Imma-
nuel Kant.

Sie beruht auf dem so genannten kategorischen Imperativ:

»Handle nach der Maxime, die sich selbst zugleich zum
allgemeinen Gesetze machen kann.«

Immanuel Kant (1724-1804): Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten, 1785



Standbild aus einem der funf fiir das Exponat zum Uni-
versalisierungsprinzip produzierten Videos.

Die Dreharbeiten fanden am 23. Mérz 2013 in Marburg
statt.



Kant: Kritlk der reinen Vernunft

»Table of the Elements of Mind«
80 x 55 cm, Acryl und Tempera auf schwerem Biittenpapier

Ein Spickzettel zu Kants »Transzendentaler Asthetik«?
Ein anderer Ansatzpunkt in einer anderen Sprache.
Das Farbpaar Blau-Ocker ist der Temperaturgeber.

Es liegt im Auge des Betrachters, wie jegliche Kunst.

Axel Weild, Obernbreit, www.weiss-haenitsch.de



Wittgensteln: Die Welt zerfallt in Tatsachen

Was sehen Sie in diesem Zimmer? Sehen Sie eine
Kommode, einen Tisch, zwei Stiithle und eine Vase? Oder
sehen Sie bloR weille Objekte, die mit Sitzen bedruckt
sind?

Fiir Ludwig Wittgenstein besteht die Welt nicht aus Din-
gen: »Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht der
Dinge.«

Jede Tatsache ldsst sich fiir ihn sprachlich ausdriicken. Ei-
ne Kommode ist nicht mehr als die wahren Sachverhalte,
in denen sie vorkommt. Eine lange Liste aller Tatsachen-
Aussagen ist ein exaktes Abbild der Welt.

Wittgensteins Konzept beeinflusste die bis heute einfluss-
reiche Vorstellung, dass das Aufschreiben von Tatsachen-
Aussagen die wesentliche Tatigkeit von Wissenschaftlern
sei.

Nattirlich ist unsere Kommode nicht mit allen wahren
Séitzen lber sie bedruckt. Unser Exponat stellt die Frage
danach, ob Gegenstinde in Tatsachen-Aussagen darge-
stellt werden konnen, genauso wie die Frage danach, ob
diese Uberlegung in Gegenstinden dargestellt werden
kann.

»Die Welt ist alles, was der Fall ist.«
Ludwig Wittgenstein (1889-1951): Tractatus logico-
philosophicus, 1918



von Uexkull: Organismus und Umwelt

Die Sinne vieler Tiere sind anders ausgepragt als unsere:
Hunde nehmen Gertliche viel besser wahr als wir, Adler
hingegen haben sprichwértlich scharfe Augen und sehen
sogar ultraviolettes Licht. Wenn sich ihnen aber ihre Um-
welt ganz anders darstellt, inwiefern leben sie dann in der
selben »Welt« wie wir?

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts erkannte der Biologe Ja-
kob von Uexkiill, dass es nicht ausreicht, den Organismus,
also die innere Funktionsweise eines Lebewesens zu un-
tersuchen, wenn man sein Verhalten verstehen mochte:
Wichtig ist auch, welche Umweltreize es wahrnimmt, d.h.
auf welche Teile seiner Umgebung es iiberhaupt reagieren
kann.

Uexkiill baute diese Erkenntnis zu einer umfassenden
Theorie aus, der zufolge jedes Lebewesen in seiner eige-
nen Funktionswelt lebt. Diese umfasst die Merkwelt, d.h.,
das, was das Lebewesen mit Hilfe seiner Sinne erfasst, und
die Wirkwelt, seine Mdglichkeiten, in diese Umgebung ein-
zugreifen. Damit hat jedes Wesen seine individuelle Um-
welt aus den Aspekten der Umgebung, die das Lebewesen
- buchstéblich - bewegen, es betreffen und sein Verhalten
motivieren. Entsprechend geht es im Exponat darum,
welche Umwelt ein alter Baum fiir verschiedene Wesen
darstellt.

Uexkiills Ideen fanden nicht nur in der Verhaltensfor-
schung, sondern auch in der philosophischen Anthropo-
logie Beachtung.

»Die Gesamtheit der Reize, die auf das Tier einwirken, bil-
det eine Welt fiir sich.«

Jakob Johann von Uexkiill (1864-1944): Theoretische Biolo-
gie, 1920



Das von-Uexkiill-Exponat ist ein interaktives, als Brow-
ser-Anwendung mit Touchscreen realisiertes Zuord-
nungsspiel, bei dem verschiedene Organismen (Eule,
Wildschwein, Fuchs, Kind, Waldarbeiter) verschiedenen
Auffassungen eines Baumes als Umwelt zuzuordnen sind.

Hier gezeigt ist der Baum als Umwelt der Eule: aulRer zwei
Hohlen im Stamm und ihrer Umgebung ist das Bild un-
scharf und abgeblasst, um zu symbolisieren, dass dieser
Teil der Welt fiir die Eule schlicht uninteressant ist.



Heidegger: Werk-Zeug

Denken Sie nach, bevor Sie einen Wasserhahn bedienen
oder im Auto in den dritten Gang schalten?

Martin Heidegger kritisierte die in der traditionellen Er-
kenntnistheorie gingige Annahme, dass wir uns auch im
Alltag wie Wissenschaftler oder Giste in einer fremden
Kultur verhalten und eine distanzierte und beobachtende
Einstellung zu unserer Umgebung einnehmen.

Wir miissen uns den Sinn einer vertrauten Umgebung
nicht erst erschlieRen. Selten denken wir dariiber nach,
wenn wir zum Stift greifen um eine Notiz zu machen. Wir
tun es einfach, und wenn wir dabei auf den Stift nicht auf-
merksam werden, so liegt das daran, dass wir wissen, in
welchem Gesamtzusammenhang er steht - er ist zum
Schreiben da.

Das Exponat soll diesen Umstand verdeutlichen. Sie sehen
Gegenstdnde, die fiir sich genommen zunichst befremd-
lich erscheinen. Durch die Ergidnzung des Gebrauchszu-
sammenhangs jedoch erschlieRt sich ihr Zweck. Wir
verstehen Dinge nicht »aus sich heraus«, sondern »vom
Kontext her«.

Heideggers These, dass die kompetente und flexible Inter-
aktion mit einer Umgebung oftmals nicht auf explizitem,
theoretischem Wissen und logischen Schliissen beruht,
wird heute z.B. auch bei der Erforschung »kiinstlicher In-
telligenz« ernst genommen.

»In-der-Welt-sein besagt nach der hisherigen Interpretati-
on: das unthematische, umsichtige Aufgehen in den fiir die
Zuhandenheit des Zeugganzen konstitutiven Verweisun-
gen.«

Martin Heidegger (1889-1976): Sein und Zeit, 1927



Das Heidegger-Exponat besteht aus einem Vitrinentisch
und drei Wandobjekten. Es werden Gegenstdnde présen-
tiert, deren Verwendungszweck nicht unmittelbar er-
sichtlich ist; unter Klappen verborgen sind Fotos, die den
Gegenstand in seinem Verwendungszusammenhang zei-
gen und den Zweck dadurch einleuchten lassen.

Hier gezeigt: Spinnenfinger und Rohrbiegezangen; Ver-
wendungszusammenhénge verdeckt.



Spaghettimal}, Wurststopfer und Kammreiniger; Verwen-
dungszusammenhinge verdeckt.



Treppenspinne; Verwendungszusammenhang aufgedeckt



Besucherflihrung und Dokumentation

Die Exponate sind durch offen formulierte Texte auf Auf-
stellern eindeutig bestimmten philosophischen Ideen zu-
geordnet; auf ausfithrliche Herleitungen oder die
Darstellung gingiger Einwdnde, die im wissenschaftli-
chen Diskurs gegen die visualisierten Uberlegungen er-
hoben werden, wurde jedoch aus Griinden der
Ubersichtlichkeit verzichtet.

Statt dessen gibt es einen zentralen Ort fiir die weiteren
Informationen zum Gezeigten: In einer gemiitlichen Le-
seecke mit Sofas und Stehlampe wurden den Besuchern
Mappen mit weiterfithrenden Texten (Umfang bis maxi-
mal ca. 10 DIN-A5-Seiten pro Exponat) bereitgestellt, au-
Rerdem eine kleine Bibliothek mit allen Primdrtexten
und einiger philosophischer Sekundérliteratur. Die Lese-
ecke zeigt zudem Portritgrafiken verschiedener Philo-
soph/innen aus der Feder von Daniel Kasai und stellt
einige seiner philosophischen Comics vor.

Ergdnzt wurde dieses Informationsangebot durch regel-
miRige Fithrungstermine (6-8 pro Woche) sowie Grup-
penfiihrungen nach Vereinbarung. Alle diese Angebote
wurden gut angenommen; viele Besucher beschiftigten
sich stundenlang mit Exponaten und Lesematerial.



Diashow mit Portrits zahlreicher toter und lebender Phi-
losoph/innen am Ausgang





